
Mamisarniq Conference 2007 
Inuit‐specific Approaches to Healing 

from Addiction and Trauma 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Prepared for: Inuit Tapiriit Kanatami 

Prepared by: Tungasuvvingat Inuit 

June 14, 2007 

Ottawa, Ontario 



      1 | P a g e  

 

Table of Contents 
Executive Summary ........................................................................................................................ 2 

Introduction .................................................................................................................................... 5 

Conference Organization ................................................................................................................ 6 

Presentations .................................................................................................................................. 7 

Honoring Abstinence ................................................................................................................... 7 

Traditional Inuit Healing Therapies ............................................................................................. 8 

Nunalituqait Ikajuqatigiitut ......................................................................................................... 9 

Cambridge Bay Residential Treatment ........................................................................................ 9 

Tungasuvvingat Inuit’s Mamisarvik Healing Centre .................................................................. 11 

Qauma ....................................................................................................................................... 12 

Inuit Tapiriit Kanatami Open Discussion ................................................................................... 13 

So how was the conference? ........................................................................................................ 15 

Participant Comments: .............................................................................................................. 15 

Anonymous Written Evaluations: .............................................................................................. 15 

Conclusion and Recommendations .............................................................................................. 16 

 

 

 

 

This project was supported by ITK through a financial contribution from Health Canada. The views expressed herein 
do not necessarily represent the official policy of ITK, federal, provincial or territorial governments. They do provide 

an accurate record of the proceedings of this specific meeting. 

 



      2 | P a g e  

 

Executive Summary 

With financial support from ITK through Health Canada, Tungasuvvingat Inuit, the Ottawa Inuit 
organization, organized and facilitated the second Mamisarniq Conference, May 29‐31, 2007 at 
Gracefield Camp near Gracefield, Quebec, about 100 kilometres north of Ottawa. 

Mamisarniq  Conference  2007  brought  together  addiction  and  mental  health  workers  from 
Northern Regions and the South who are involved in providing Inuit‐specific mental health and 
addiction services to achieve the following goals: 

• Share effective Inuit‐specific approaches to healing 

• Gain knowledge of a wide range of Inuit treatment and healing programs 

• Discuss training needs and treatment options 

• Network with colleagues from other regions 

• Participate in care‐for‐the‐caregiver activities   

As was  the case with  the ground‐breaking  first Mamisarniq Conference April 5‐6, 2006 at  the 
Minto  Suites Hotel  in Ottawa, which brought  together Northern  and  Southern  addiction  and 
mental health workers  for  the  first  time  to exchange  ideas on  Inuit‐specific services,  the 2007 
gathering significantly exceeded organizers’ expectations. 

“The  conference  was  about  much  more  than  just  sharing  information,”  said  conference 
coordinator and emcee Pam Stellick, Tungasuvvingat Inuit’s Director of Counselling Services, as 
the gathering concluded. “There has been true healing and bonding. Being out here away from 
the city and its distractions has really brought us together. Thank you for sharing such precious 
things with  us,  not  just  in  your  presentations  but  in  the  healing  circle  and  the  gifts  of  your 
companionship and friendship.” 

The  valuable  and  extensive  networking  experience  created  by  the  2006  conference  was 
expanded  upon  and  taken  to  a  deeper  and  more  intimate  level  by  conducting  the  2007 
conference in the beautiful and restorative setting of Gracefield Camp. 

The  gathering  brought  together  17 workers  from  Cambridge  Bay,  Igloolik,  and  Pond  Inlet  in 
Nunavut;  Kuujjuaq  in  Nunavik;  Nain,  North  West  River  and  Happy  Valley‐Goose  Bay  in 
Nunatsiavut and from Ottawa. 

One of the great strengths of the conference was the diverse nature of the programs it featured 
and their wide range of promising practices.  



      3 | P a g e  

 

The opening presentation on  the Honoring Abstinence Program was made by  a  five‐member 
contingent  from  the  Nunatsiavut  Department  of  Health  and  Social  Development  (NDHSD), 
consisting of Jean Crane, Elder; Gwen Watts, Director of Mental Health and Addictions; Shirley 
Flowers,  Project  Coordinator;  Mina  Campbell‐Hibbs,  Nunatsiavut  Assembly  Member  and 
Johannes Lampe, Interpreter/ Translator. 

Detailed and illuminating presentations also were made by conference elder Thomas Ootook of 
Pond  Inlet on  traditional  Inuit healing  therapies and by Siasi  Irqumia and Martha Annanack of 
Kuujjuaq, on the mobile Nunalituqait  Ikajuqatigiitut Program, which trains Nunavik community 
leaders on trauma, addiction and suicide and also trains frontline workers. 

Grayling  Malaterre  spoke  about  the  residential  treatment  program  he  facilitates  at  the 
Cambridge Bay Community Wellness Centre. Tungasuvvingat Inuit’s Mamisarvik Healing Centre 
residential  trauma  and  addiction  program  was  described  by  Stellick;  Ginette  Chouinard, 
Coordinator; Reepa Evic‐Carleton, Trauma and Addiction Therapist, and Sadie Hill,  Intake and 
Assessment Worker. 

Monica Ittusardjuat of Igloolik, a teacher with the Nunavut Teacher Education Program, made a 
presentation on the Qauma Mobile Treatment Project for residential school survivors. 

ITK’s Catherine Dallas,  Senior  Policy Advisor,  and  James Cincotta,  Senior  Project Coordinator, 
tag‐teamed  a  frank  open  discussion  about  priorities  for  national  advocacy  on  treatment  and 
mental  wellness  issues  and  provided  information  updates  in  the  field  to  conclude  the 
conference’s formal agenda. 

The following are key recommendations from conference participants: 

• Mamisarniq Conference to be held annually (unanimous) and also in the North 

• Increase number of frontline workers attending conference 

• Create a frontline workers’ association to address specific concerns in the field 

• Add  urban  Inuit,  consumer  and  frontline  representation  to  the  National  Treatment 
Strategy Working Group 

• Add urban Inuit representative to the ITK board 

• Resolve confusion about eligibility for and tracking of NADAAP funding 

• Greater enforcement of laws prohibiting marijuana use in North 

• Exchange more care‐for‐the‐caregivers techniques 

• Increase resources to combat suicide 



      4 | P a g e  

 

• Help  community members  understand  that  substance  abuse  keeps  them  silent  and 
blocks social change. 

• Emphasize holistic approach to healing, including housing, social services and economic 
development   



      5 | P a g e  

 

Introduction 

The  intent of TI’s  inaugural Mamisarniq Conference  in 2006 was  to  create  the  first  forum  for 
face‐to‐face  interaction  between  Northern  and  Southern  frontline workers  involved  in  Inuit‐
specific  trauma  and  addiction  and  mental  wellness  issues,  many  of  whom  had  been 
communicating for years by telephone and e‐mail alone.  

One  of  the most  important  results  of  that  seminal  gathering was  that  a  powerful  sense  of 
network emerged, especially for Northern workers who felt isolated in their communities. 

The 2007 edition of the conference continued to build on that sense of network and followed up 
on  one  of  the  2006  conference’s  key  recommendations,  namely  to  “Bring  Northern  and 
Southern frontline workers together to present on their Inuit‐specific programs and services.” 

TI’s  Pigiarvik  House  residence  was  utilized  to  accommodate  conference  participants  after 
arriving in Ottawa. A reception and feast were held there on the evening of Monday, May 28. 

TI decided to stage the 2007 gathering at Gracefield Camp, where it takes its clients for intensive 
work during the fifth week of its treatment cycle. 

“This  is a healing place,” said Reepa Evic‐Carleton of the 280‐acre, spiritual environment  in the 
Upper Gatineau Valley, where many  clients have undergone major  transformation. The  camp 
itself was a significant player in the event, with its two kilometres of shoreline on Lac Castor and 
20 kilometres of hiking paths through mixed forest and rolling hills along the Trans‐Canada Trail. 

The  setting  promoted  networking  and  self‐care  opportunities  of  a  profoundly more  intimate 
nature  than  those of a city hotel, with canoeing and bonfires accompanied by drumming and 
singing built  into  the agenda. A very powerful healing  circle was  led by Thomas Ootook.  Just 
before  returning  to Ottawa,  conference‐goers were deeply moved by  the meditative  force of 
walking the twisting paths of the camp’s intricate labyrinth, a first experience for most. 

 



      6 | P a g e  

 

Conference Organization 

TI’s Mamisarvik Healing Centre staff organized and facilitated the conference. 

The organizing team consisted of: 

Conference Coordinator:   Pam Stellick, Director of Counselling Services  

Conference Emcee:     Pam Stellick, Director of Counselling Services 

Program Committee:   Reepa Evic‐Carleton, Trauma /Addiction Therapist 
Ginette Chouinard, Treatment Coordinator 
Pam Stellick, Director of Counselling Services 
Gordon Johnson, Residential Counsellor 

Transportation Coordinator:   Christine Lund, Diabetes Coordinator 

Translation Coordinator:    Reepa Evic‐Carleton, Trauma and Addiction Therapist 

Finances:       Jason LeBlanc, Financial Administrator 

Support Staff:  Sadie Hill, Intake and Assessment 
Jeanie Schofield, Cook 
Leeanne Anawak, Residential Counsellor 
Ruby Arngna”naaq, Residential Counsellor 
Rick Mayoh, Residential Counsellor 

 

Translation services were ably provided by July Papatsie and Simona Arnatsiaq. 

 

 



      7 | P a g e  

 

Presentations 

Honoring Abstinence 

The enthusiastic, five‐member group from Nunatsiavut got the conference off to a high‐energy 
start with a multi‐media presentation on their Honoring Abstinence Program. All are members 
of the Community Healing Advisory Committee of (NDHSD). They drummed, sang and presented 
a slide show. 

The Honoring Abstinence program can be established  in almost any community with very  little 
cost  and  celebrates  people  in  recovery,  those who  have  become  role models, mentors  and 
supports.  Its goal  is  to help build healthy  individuals,  families and communities by  supporting 
those who have traveled along their healing journey. They share success, ideas and resources in 
a community‐oriented group that has become an alternative to Alcoholics Anonymous. 

“It was really good  for me to have someone recognize that  I’m sober,” said Shirley Flowers of 
Happy Valley‐Goose Bay, a NDHSD Project Coordinator. 

“‘Since Gosling Lake’ is our landmark,” said group elder Jean Crane of Happy Valley‐Goose Bay, a 
very youthful 78 years old. The group developed out of a  retreat at Gosling Lake, near Goose 
Bay, Oct. 27‐29, 2006. 

It  is open to Nunatsiavut beneficiaries with three or more years of abstinence from drugs and 
alcohol and has grown  to about 30 members, who meet once a month. A spiritual drumming 
circle of 12 members has also emerged from the group.     

  

“People are  finding  the courage  to say  ‘If we could do  it, you could do  it,  too,” said  Johannes 
Lampe, a  lay pastor  in Nain, where a second group has grown out of the original one  in Happy 
Valley‐Goose Bay.  There  are plans  to  start Honoring Abstinence  groups  in  every Nunatsiavut 
community. “People feel it’s a safe place to be real. We talk about feeling like a family. We often 
talk about how we’ve seen miracles.” 

The concept grew out of the Nunatsiavut Alcohol and Drug Committee Hearings that traveled to 
each community in 2006. The Honoring Abstinence Group focuses on spirituality and teachings 
to support the caregivers, who then create supports in the community. 

“We are connected in many different ways,” said Gwen Watts, NDHSD Director of Mental Health 
and Addiction Services. The group focuses on the power of positive thinking, forgiveness, talking 
circles, healing from residential schools and music and entertainment. 



      8 | P a g e  

 

“The drum frees my spirit,” said Nunatsiavut Assembly member Mina Campbell‐Hibbs of North 
West River. “A man is a product of his thoughts,” she said, quoting Mahatma Ghandi. “What he 
thinks, he becomes.” 

Another Honoring Abstinence retreat at Gosling Lake is planned for June 22‐24, 2007.    

Later  in the conference, Lampe spoke of the “Memory Wall”, another event that took place  in 
his home  community.  This project provided  safety  and  support  for people  to  remember  and 
grieve  loved ones who have died from suicide, accidents,  illness or natural deaths. The project 
was successful in helping many people cope with these painful losses. 

Traditional Inuit Healing Therapies 

Thomas Ootook’s powerful offering was rich  in traditional analogies. The conference elder, 63, 
from Pond Inlet, was a corrections guard with the RCMP for 20 years until retiring recently and 
started his own healing journey in 1994. He has conducted healing circles and counselled  in 13 
communities. 

He had a considerable impact on the conference participants with his clear, direct and rigorously 
honest stories that repeatedly delivered the message that healing comes when trauma is faced 
head on and discussed. 

A strong example of one of the analogies that came from his flip chart of images centered on a 
picture of a food cache. 

“There is caribou meat in there,” Ootook said. “It is covered with rocks to keep the animals out. 
There  is nutrition  in there but the rocks have to be taken off to get to  it. I will  look for help to 
release that rock. It comes out through my mouth. Some are small, some are large.  

“The biggest ones on the bottom are the toughest. They have to come out through our mouths. 
Sometimes men cry with the sound of the snowmobile and release their pain. We  just have to 
get rid of those rocks one by one to release all of that good food. 

“The biggest one is right inside your stomach. Problems keep piling up on top. Without releasing 
all  of  that  pain, we  pile  them  up  very  high. We  need  to  speak. What  saved my  life was my 
mouth. I had the courage to talk about my pain and it saved my life.” 

The  elder  introduced many  other  analogies  involving  icebergs,  tents,  dog  teams  and  tangled 
whale nets and spoke of trauma issues affecting the soul, spirit, physical body and emotions. 

“I can give my trauma to someone else,” he said. “If someone gives you this lateral violence, let 
them talk. You don’t take ownership of other people’s problems. If you never address your own 
trauma  issues, you are never grounded and home. Make a commitment to cut the cord. Once 
you let your baggage go, you will feel very light.” 



      9 | P a g e  

 

Nunalituqait Ikajuqatigiitut 

Siasi Irqumia of Kuujjuaq is Program Manager of the Nunalituqait Ikajuqatigiitut program, which 
is  celebrating  its  20th  year  this  year.  The  program  offers  community workshops  on  trauma, 
addiction and suicide for community leaders and training for frontline workers. 

It  is  a  support  program  funded  by  Health  Canada  and  NADAAP  and  does  not  do  individual 
counselling but it is developing a connection with the Isuarsivik residential treatment program in 
Kuujjuaq. 

“I believe Inuit have to work with Inuit, that we have the capability and the solutions,” Irqumia 
said.  The  program  offered  training  to  community  leaders  in  Kuujjuaq  in  2005,  to  frontline 
workers in Inukjuak and Kuujjuarpik in 2006 and plans further sessions with communities on the 
Hudson Bay and Ungava Bay coasts this year. 

Irqumia  discussed  definitions  and  types  of  trauma,  including  single‐episode,  repetitive  and 
multi‐generational. She offered a very detailed history of  Inuit trauma  in Nunavik and outlined 
her program’s four‐day trauma course for community leaders and four‐week course for frontline 
workers, both tailored to community needs. 

“We  feel  a  loss  when  we  go  through  trauma,  like  death,”  she  said,  discussing  her  own 
experience with sexual abuse. “Many people commit suicide because of unresolved trauma.” 

She discussed the effects of trauma at various ages and of multi‐generational trauma when it is 
unresolved: “Future generations become the carriers of all the unresolved trauma of the past. It 
becomes multiplied.  

“The  only way  you  can  help  is  to  help  yourself  first. We  need  to  be  healed, we  need  to  be 
grounded ourselves.” 

The program has a  fulltime  secretary and  four addiction workers,  two  fulltime and  two part‐
time. 

Cambridge Bay Residential Treatment 

Grayling  Malaterre  has  been  facilitating  residential  treatment  through  the  Cambridge  Bay 
Community Wellness Centre for 15 years. He was quick to voice his gratitude that, unlike many 
other conference participants,  the ever‐present  issue of  funding  for his  four‐week program  is 
not on his personal plate. Wellness Centre director Alice  Isnor  identifies and secures  financial 
support for the program. 

“We are also fortunate to be under the auspices of the Hamlet of Cambridge Bay and so we are 
not reliant on one source of funding,” he said. 



      10 | P a g e  

 

He described his intensive program as being “not for the people who need it but for the people 
who want it” and emphasized that participants are not bad people trying to get good. 

“We (addicts) are  either going to be locked up, sobered up or covered up,” said Malaterre, who 
strikes a blow for self‐care by taking three months off from his challenging work each year. 

His  program  features  pre‐treatment,  a  graduation  involving  the  community  and  a  structured 
follow‐up within three months. It was recognized by the justice system for helping to reduce the 
number of  charges on  the Cambridge Bay  court docket  to 75  from 200  in  the  community of 
1,500 people. 

Malaterre describes his clients as battling denial, crime, complacency, parenting shortfalls,  lack 
of a  support  system and  the effects of  residential  schools and  intergenerational  trauma.  It  is 
designed  to address addiction while providing  time and safety  to work on core  issues. Care  is 
taken to ensure roommates are compatible. 

The program is facilitated by Inuit staff (except for Malaterre, who is Metis). It concentrates on 
components dealing with trust, feelings, self‐esteem and communication, addictions, anger and 
grief, family violence, relationships and families, relapse prevention and self‐care and transition 
from  treatment back  to home and  community. The model  includes healing  circles,  recreation 
and Alcoholics Anonymous, both in‐house and in the community.  

“We  visit  the  two‐bay  garage  in  town  where  the  caskets  are  stored,  we  visit  jail  and  the 
graveyard. This is a matter of life and death.” 

Malaterre screened a video on unresolved anger by respected authority Ernie Larsen. 

He  said  personal  self‐care  plans  are  created  with  clients  and  copies  are  sent  to  other  
counsellors  and  probation  officers  in  the  community:  “It’s  important  that  people  are  held 
accountable. 

“Before participants return home, we’ll go to their apartments, put some groceries in the fridge 
and do some painting to show something has changed.” 



      11 | P a g e  

 

Tungasuvvingat Inuit’s Mamisarvik Healing Centre 

Ginette  Chouinard,  Treatment  Coordinator;  Reepa  Evic‐Carleton,  Trauma  and  Addiction 
Therapist; Pam Stellick, Director of Counselling Services and Sadie Hill,  Intake and Assessment 
Worker, outlined Mamisarvik’s trauma and addiction treatment program in Ottawa. It is funded 
by the Aboriginal Healing Foundation and Government of Nunavut. 

“One  of  our  best  attributes  is  our  flexibility,”  said  Chouinard,  whose  program  has  become 
national  in  scope  and  conducts  four,  eight‐week  cycles  a  year.  It  includes  pre‐treatment, 
assessment and aftercare  for  Inuit clients  living  in  the North and South,  for a  total  therapy of 
from two to two‐and‐a‐half years. 

“We  think  it  is  important  for  clients  to  have  choices. We  offer  both  abstinence  and  harm 
reduction. There is residential and day treatment. There is exposure to Alcoholics Anonymous.” 

Mamisarvik’s  treatment  model  is  holistic,  biopsychosocial  and  accommodates  multiple  and 
inter‐generational  trauma  resulting  from  residential  schools,  dog  slaughter  and  forced 
relocation. Its assessments are valued by community systems such as justice and the Children’s 
Aid Society. Ten of 13 staff members are Inuit and the program’s approach is to assist clients on 
their own voyage of self‐discovery. Developing and training Inuit counsellors is a high priority        

“Treatment  is  very  directive  and  our  program  requires  that  the  clients  demand  change  of 
themselves,”  said Chouinard. “We also  focus a  lot on  taking  care of ourselves. We work with 
staff issues and really support each other.” 

Chouinard described the  intense work clients undergo at Gracefield Camp concerning violence 
and abuse, both as the abused and the abuser. Drawings are made on pictures of human forms 
to show where hurts have been received. Then clients go into gender groups for disclosure. 

Evic‐Carleton  is a survivor of forced relocation and spoke about the great healing attributes of 
learning Inuit history. Elders visit to help with that process and to teach traditional knowledge. 

“People begin to say ‘No wonder I feel this way,’” she said. “We have to be proud of who we are 
and where we come from.” 

She demonstrated  the powerful Bowl of Pain exercise,  in which clients squeeze drops of  food 
dye  into a  fishbowl and describe how their choice of color represents their pain. The water  in 
the bowl  turns black as more disclosures are made. Then at  the end of  the  sharing, a  secret 
ingredient (Javex)  is added, which transforms the water  into a clear, golden color, the color of 
healing. 

Stellick  provided  insight  into  Post  Traumatic  Stress  Disorder  and  grounding  techniques  to 
manage it. She said a screening tool used by her agency indicates the presence of PTSD in about 



      12 | P a g e  

 

85 per  cent of  clients.  Following eight weeks of  treatment,  these  indications  are  significantly 
reduced or gone for most. 

“People  can  feel  like  they are going  crazy,”  she  said.  “PTSD  is a medical disorder. You’re not 
crazy. What happened to you  is crazy. We give the tools to be able to manage those emotions 
and  come  out  the  other  side  safely.  It’s  all  about  empowerment  and  supporting  healthy 
choices.” 

Hill  was  a  client  in  the  first  of Mamisarvik’s  13  treatment  cycles  since  2003  and  provided 
valuable insight in describing her experience from a client’s perspective. 

“I got to be a professional quitter … I wanted to become a social drinker,” she said. “The hardest 
point for me was telling my husband not to buy me any more white wine. I was really nervous 
about going  from one‐on‐one  counselling  into group  therapy but  I made  it. Then  I  trained  to 
become  a  residential worker,  an  intake  and  assessment worker  and now  I  (facilitate)  groups 
myself.” 

Qauma 

“Qauma means  light,  as  in  at  the  end  of  the  tunnel,  there  is  eventually  light,”  said Monica 
Ittusardjuat, of the name of her mobile program for residential school survivors, funded by the 
Aboriginal Healing Foundation. 

The teacher with the Nunavut Teacher Education Program said Qauma resulted from the 1993 
Chesterfield Inlet reunion of residential school survivors. 

“We try to represent all of the survivors from Nunavut,” she said. The program has conducted 
four‐week sessions  in communities  including  Igloolik, Chesterfield  Inlet, Gjoa Harbour, Repulse 
Bay, Iqaluit and Rankin Inlet. 

Thomas Ootook  and  Arctic  College  educator Meeka  Arnakaq  of  Pangnirtung  are  elders with 
Qauma, which also benefits from the services of Ottawa’s Centre for Treatment of Sexual Abuse 
and Childhood Trauma. 

Qauma’s therapies are tailored to meet individual needs and can include massage, walking and 
working  with  sand  and  children’s  toys.  Many  clients  are  substance  abusers  and  many  are 
separated from their partners. 

“We talk a lot about loss of family, isolation, abduction from our parents and how that affected 
us,” said  Ittusardjuat. “Betrayal and abuse and violence are main  issues. There  is a  lot of self‐
inflicted pain.” 

The main  theme of  the program  is  the  importance of  reconciliation  and  forgiveness  and  the 
Bible  is used as a central  reference  for healing. Much emphasis  is placed on  the core  issue of 



      13 | P a g e  

 

rejection  and  its  causes.  The  subject  is  framed  by  the  “roots  and  fruits”  of  rejection  and 
identifying the good and bad fruits. 

The  three main  roots are  rebellion  (fight  response),  self‐rejection  (give‐in  response) and  self‐
protection (hold‐on response) and each one produces its own fruit with its own costs. 

“Sometimes  there  would  be  22  people  involved  in  the  circle.  Sometimes  there  would  be 
animosity and hate but we overcame that.” 

Inuit Tapiriit Kanatami Open Discussion 

ITK’s Catherine Dallas, Senior Policy Advisor, and James Cincotta, Senior Project Coordinator, led 
a  lively  open  discussion  seeking  priorities  for  national  advocacy  on  treatment  and  mental 
wellness issues. They also reported to the conference on their activities at the national level. 

Their efforts were highly appreciated by conference participants. 

“I want to thank both of you,” said Ginette Chouinard, Mamisarvik’s Treatment Coordinator. “I 
like your honesty. I’ve been to too many meetings in 30 years where we got illusions. It makes 
me feel real that you are not pretending with us.” 

The  ITK  duo  spoke  about  attending  a  recent  meeting  of  the  National  Treatment  Strategy 
Working Group, a group  consisting of national organizations  tasked with designing a national 
framework for treatment to be ready for implementation by March, 2008.            

One  of  the main  focuses  of  the meeting was  on  system  performance measurement,  exactly 
what treatment information is important at the national level for such a framework. 

“Listening  to  everyone  around  that  room,  it was  very  clear  there  is no one‐size‐fits‐all,”  said 
Dallas.     

“I’m in full agreement that we should measure what works and what doesn’t work but I think it 
should be brought back  to  the  frontline people,” said Chouinard. “There  is no new money  for 
this. When  there  is money,  the  treatment organizations have  to  fight  for  it. The government 
places the responsibility on us when we are already limited in our resources.” 

Chouinard  called  for  the  establishment  of  a  frontline‐worker  association  and  said  treatment 
consumers should also be involved in the planning. 

“We have to do this difficult work and then raise funds at the same time. Inuit people pay taxes 
and they shouldn’t have to beg for it.” 

Cincotta responded to Monica  Ittusardjuat’s concerns about continued funding for the healing 
of  residential  school  survivors. He  said  the  First Nations and  Inuit Health Branch  (FNIHB) has 



      14 | P a g e  

 

received  a  contract  from Health Canada  to provide  counselling  support  for  residential  school 
survivors  in  all  of  the  land‐claim  areas.  The  details  are  not  yet  clear  but  he  said  a  list  of 
counsellors for each region is being compiled and there will be good access to such counselling. 

Ittusardjuat also inquired about what is being done to deal with soaring Inuit suicide. 

“At FNIHB, we continue to tell them that it is an epidemic and the funding has to be there,” said 
Dallas. “But it is not just about funding, it’s about human resources and building capacity and a 
lot of other things.” 

Dallas said $13.5 million  is being re‐profiled as part of the federal government’s focus on drug 
treatment and enforcement. The money will be divided primarily between  the provinces and 
territories, with a small amount available federally for innovative programs. 

“We have also had a commitment from the Minister of Health to have an Office of Inuit Health 
within FNIHB and that is being put together night now,” she added.   

Reepa Evic‐Carleton voiced concerns about urban  Inuit  representation and asked  if a position 
can  be  created  for  a  representative  on  the  ITK  board.  Dallas  replied  that  the  idea  is  being 
discussed. 

Thomas Ootook called for much more attention to be paid on the widespread use of marijuana 
in the North, saying many people who commit suicide are high at the time. 

Siasi  Irqumia  said much more  than  treatment money  alone  is needed  in Nunavik:  “What we 
receive from NADAAP is not enough. I need housing, community‐based economic development 
… this is Canada!” 

“There needs to be more of a focus on pre‐treatment and aftercare and applications for funding 
aren’t friendly, they can be scary,” said Grayling Malaterre. 

Dallas also updated  the  conference on  the progress of  the Alianit  Inuit Mental Wellness Task 
Group, which has developed a broad action plan. 

The five priorities of the plan are to ensure a continuum of culturally relevant mental wellness 
programs  and  supports;  to  recognize  the  strength  in  community  roles  and  connections;  to 
increase community resources for the mental‐wellness continuum; to ensure that Inuit‐specific 
data,  research,  information,  knowledge  and  training  are  available;  and  to  enable 
implementation of an action plan  through  strong partnerships between provinces,  territories, 
Inuit organizations, FNIHB and other government departments such as housing, social services 
and economic development. 



      15 | P a g e  

 

So how was the conference? 

Participant Comments: 

Thomas Ootook: “It’s been a very good, successful meeting. I really like it. I’m always looking for 
a way to improve my healing circles. 

James Cincotta: “There is really a lot of strength here.” 

Shirley Flowers: “I’m proud to be here.” 

Ginette Chouinard: “We sang, we played, we got serious, we made new friends.” 

Siasi Irqumia: “It was the right thing to do to come here and get care for the caregiver.” 

Gwen Watts: “This has been a very powerful past few days. I wanted to get some Inuit‐specific 
tools. I’m looking forward to all of us networking.” 

Anonymous Written Evaluations: 

“I most  liked how  the presenters spoke  from  the heart,  that we  focused on  the  reality of  the 
communities and not on theory. I liked how participants came from a perspective of compassion 
and have a holistic focus on healing. I thought Thomasie’s presentation was incredibly powerful 
and he provided what I came here to learn: innovative Inuit‐specific approaches.” 

“This conference was excellent. Pam did a fantastic  job of planning and facilitating everything. 
The conference location is great but I found the meals to be mostly unsatisfactory. I would have 
liked there to be meat and fish. To this Northern Inuk, it was city food.” 

“What I liked most was understanding more on the process of healing.” 

“I  liked  the  well‐prepared  presentations  of  all  involved,  the  closeness  and  openness  of  all 
participants.” 

“What I liked least was that there was not enough time for presentations. Accommodations not 
so primitive next time. Beds very hard.” 

“I  liked  the  networking  and  sharing  information;  more  healing  circles  and  care  for  the 
caregivers.” 

“The presentations were Inuit‐specific and related to Inuit addictions and trauma.” 

“It was great. I liked getting to know the participants more profoundly.” 

 “Go North for the conference.” 



      16 | P a g e  

 

“I  liked  the  range  of  approaches  and  the  elder’s materials.  There was  some  repetition  and  I 
would  have  liked more  about  how  to move  forward  after  releasing.  This was  very well  put 
together and conducted. The only improvement would be to have more people attend.” 

Conclusion and Recommendations 

Participants were overwhelmingly satisfied with  the second Mamisarniq Conference and were 
unanimous in their desire to attend another next year. 

They were asked to assess the gathering in six categories: overall satisfaction, Pigiarvik facilities, 
Monday  reception,  conference  location,  conference  content  and  satisfaction  with 
speakers/presenters.   

On  a  scale  from One  to  Five  ‐ with One being poor,  Three  satisfied  and  Five  excellent  –  the 
combined results for what they selected area as follows: one Two, four Threes, 21 Fours and 29 
Fives. 

As  the  participants’  remarks  indicate,  the  goals  of  the  conference were  fully  realized,  even 
beyond  organizers’  expectations.  There was  an  element  of  risk  in  the  choice  of  location  but 
Gracefield  Camp  came  through  with  flying  colours,  athough  there  is  always  room  for 
improvement, such as providing a supply of country food.   

The  only  element  of  the  goals  that  wasn’t  fully  explored  was  training  needs,  although 
Mamisarvik  residential  counsellor Rick Mayoh discussed  the  subject with  James Cincotta  and 
Catherine Dallas and it was addressed briefly elsewhere. 

Grayling Malaterre spoke for many when he said: “I leave with a head full of knowledge. I leave 
with a heart full of joy and happiness.” 

Recommendations: 

• Mamisarniq Conference to be held annually (unanimous) and also in the North 

• Increase number of frontline workers attending conference 

• Create a frontline workers association to address specific concerns in the field 

• Add  urban  Inuit,  consumer  and  frontline  representation  to  the  National  Treatment 
Strategy Working Group 

• Add urban Inuit representative to the ITK board 



      17 | P a g e  

 

• Resolve confusion about eligibility for and tracking of NADAAP funding, which needs to 
be increased 

• Recognize need for more funding to cover pre‐treatment and aftercare 

• Dedicate  individuals  in  programs  to  find  funding  and make  application  process more 
user‐friendly 

• Greater enforcement of laws prohibiting marijuana use in North 

• Exchange more care‐for‐the‐caregivers techniques 

• Establish  an  Inuit‐specific  Trauma  and  Addiction  Counsellor  certificate  or  diploma 
education program in the North 

• Increase resources to combat suicide 

• Help  community members  understand  that  substance  abuse  keeps  them  silent  and 
blocks social change. 

• Emphasize holistic approach to healing; including housing, social services and economic 
development, in addition to trauma and addiction programs   


	Executive Summary
	Introduction
	Conference Organization
	Presentations
	Honoring Abstinence
	Traditional Inuit Healing Therapies
	Nunalituqait Ikajuqatigiitut
	Cambridge Bay Residential Treatment
	Tungasuvvingat Inuit’s Mamisarvik Healing Centre
	Qauma
	Inuit Tapiriit Kanatami Open Discussion

	So how was the conference?
	Participant Comments:
	Anonymous Written Evaluations:

	Conclusion and Recommendations

